
La naturaleza humana
Edison Achalma

Escuela Profesional de Economía, Universidad Nacional de San Cristóbal de Huamanga

This article explores philosophical perspectives on human nature through the
lenses of Rousseau, Hobbes, Marx, Hume, and Freud. It discusses whether
humans are inherently good or bad, or if human nature is simply a product
of circumstances. The piece examines metaphysical versus anti-metaphysical
approaches to defining human nature and considers their ethical and politi-
cal implications. It also critiques how these beliefs about human nature shape
individual behavior, societal norms, and even scientific interpretations, using
examples like Broca’s study on brain weight to illustrate biases in research. The
discussion emphasizes the importance of consciously choosing one’s concept
of human nature, recognizing its profound impact on personal and collective
life.

Palabras Claves: human nature, philosophy, ethics, metaphysics, social
implications

Tabla de contenidos

Introduction 2

1 Introducción 2
1.1 ¿El ser humano es inherentemente

bueno o malo? . . . . . . . . . . . 2

2 Definiciones de naturaleza humana 3
2.1 Respuestas metafísicas y antimeta-

físicas . . . . . . . . . . . . . . . 3

Edison Achalma
El autor no tiene conflictos de interés que revelar. Los

roles de autor se clasificaron utilizando la taxonomía de
roles de colaborador (CRediT; https://credit.niso.org/)
de la siguiente manera: Edison Achalma: conceptuali-
zación, redacción

La correspondencia relativa a este artícu-
lo debe dirigirse a Edison Achalma, Email: el-
mer.achalma.09@unsch.edu.pe

2.2 La perspectiva de David Hume y
Karl Marx . . . . . . . . . . . . . 3

2.3 La visión de Sigmund Freud . . . 3

3 Implicaciones de las creencias sobre la
naturaleza humana: 4
3.1 Límites y convenciones de las

esencias humanas . . . . . . . . . 4
3.2 Justificación de acciones y respon-

sabilidad ética . . . . . . . . . . . 4
3.3 Importancia de elegir una defini-

ción que aumente nuestras capaci-
dades. . . . . . . . . . . . . . . . 4

3.4 Influencia en la vida cotidiana y las
relaciones sociales . . . . . . . . 5

3.5 Integración de pensamiento y sen-
timiento . . . . . . . . . . . . . . 5

3.6 Cuestionamiento de las afirmacio-
nes sobre la naturaleza humana . . 5

3.7 Implicaciones políticas y el signi-
ficado de lo político en la filosofía 6

3.8 Implicaciones científicas . . . . . 7

https://orcid.org/0000-0001-6996-3364
mailto:elmer.achalma.09@unsch.edu.pe
mailto:elmer.achalma.09@unsch.edu.pe


2 ACHALMA

4 Conclusión 7

5 Publicaciones Similares 8

La naturaleza humana

1 Introducción

1.1 ¿El ser humano es inherentemente bueno
o malo?

Rousseau sostenía que los seres humanos somos
buenos por naturaleza,1 mientras que ThomasHob-
bes afirmaba que somos malos, tan malos que utili-
zaba la famosa frase ‘el hombre es el lobo del hom-
bre’, sugiriendo que representamos un peligro para
nosotros mismos.2 Por otro lado, Marx argumen-
taba que no existe una naturaleza humana de-
terminada, sino que somos producto de un conjun-
to de circunstancias y condiciones que nosmoldean
y modifican nuestra personalidad y comportamien-
to.3

Entonces profundizaremos en la importancia de
elegir conscientemente nuestra definición de na-
turaleza humana y entender las implicaciones de
nuestras creencias. Dependiendo de la idea de na-
turaleza humana que adoptemos, aceptaremos un
conjunto de creencias que pueden permitir o limitar

1La afirmación “Rousseau sostenía que los seres hu-
manos somos buenos por naturaleza” se basa en las
ideas del filósofo Jean-Jacques Rousseau, específica-
mente en su obra “Discurso sobre el origen y los fun-
damentos de la desigualdad entre los hombres” (1755).
En este libro, Rousseau argumenta que el hombre en su
estado natural es esencialmente bueno, pero que la so-
ciedad y la civilización corrompen su bondad innata.

2La afirmación sobre Thomas Hobbes y su famo-
sa frase “el hombre es el lobo del hombre” se basa en
las ideas presentadas en su obra principal, “Leviatán”
(1651). En este libro, Hobbes argumenta que los seres
humanos tienen una naturaleza egoísta y competitiva, y
que sin un gobierno fuerte que imponga la ley y el orden,
la sociedad se sumiría en el caos y la violencia.

3La afirmación sobre la visión de Marx acerca de la
naturaleza humana se encuentra en varias de sus obras,
pero una de las más relevantes es “El Manifiesto Comu-
nista” (1848). En este texto, Marx y Engels argumentan
que la naturaleza humana no es fija ni determinada, sino
que está moldeada por las relaciones sociales y econó-
micas en un determinado sistema.



NATURALEZA HUMANA Y FILOSOFÍA 3

ciertas formas de ser, vivir y existir en el mundo.

2 Definiciones de naturaleza humana

¿Qué es la naturaleza humana?. Existen múl-
tiples respuestas populares a esta pregunta, y, por
supuesto, el contenido de la definición varía según
nuestras creencias y nuestra cultura.

2.1 Respuestas metafísicas y antimetafísicas

Aquellos que creen en la existencia de una na-
turaleza humana la justifican con argumentos no
empíricos, es decir, con cosas que no pueden ser
comprobadas en la realidad. Por ejemplo, los argu-
mentos de Rousseau y Hobbes son de naturaleza
metafísica, ya que no pueden ser respaldados por
estadísticas o estudios biológicos. Por lo tanto, si
queremos creer en la existencia de una naturaleza
humana, ya sea buena o mala, debemos conformar-
nos con elegir el argumento metafísico más con-
vincente, aunque no podamos comprobarlo en la
realidad.

Existen otras formas de responder a la pregunta
sobre la naturaleza humana, como la versión an-
timetafísica, que se asemeja más a la respuesta
que nos da Marx. En este caso, vamos a explorar
la respuesta que ofrece David Hume, quien, preci-
samente para oponerse a los argumentos metafísi-
cos sobre la naturaleza humana, decidió describir
nuestro aparato cognitivo y emocional. Observó al
ser humano, recopiló datos de la realidad y dedu-
jo conclusiones lógicas. A partir de esta descrip-
ción de cómo pensamos y sentimos, Hume define la
naturaleza humana como ese conjunto de cualida-
des, descripciones y condiciones. Esto implica que
nuestras capacidades intelectuales y afectivas son
las que determinan nuestra naturaleza humana, y a
su vez, las experiencias a las que estamos expues-
tos modifican estas capacidades tanto intelectuales
como afectivas.4

2.2 La perspectiva de David Hume y Karl
Marx

Las respuestas de Marx y Hume son anti-
metafísicas, ya que se basan en hechos que pode-
mos más o menos comprobar en la realidad, en he-
chos humanos o sociales. Por otro lado, las respues-
tas de Rousseau y Hobbes son hipotéticas, ya que
se basan en reflexiones e ideas hipotéticas.

Hobbes parte de la hipotética idea de un estado
de naturaleza que se asemeja a una guerra en la que
todos peleamos contra todos. Por otro lado, Rous-
seau parte de la hipotética idea del buen salvaje,
imaginando a los primeros pobladores como bue-
nos salvajes. Según Rousseau, es la sociedad la que
nos corrompe y provoca que seamos menos buenas
personas, pero esta corrupción es producto de la
sociedad, no de nuestra naturaleza. Estos argumen-
tos metafísicos se basan en cosas que no podemos
comprobar en la realidad.

En contraste, las respuestas de Marx y Hume po-
dríamos llamarlas más realistas, aunque el término
correcto sería anti-metafísicas. Estas respuestas in-
tentan basarse en hechos de nuestra realidad. En el
caso de Hume, nos quedamos con la idea de que los
seres humanos son el resultado de nuestras capa-
cidades intelectuales y afectivas, lo que determina
nuestra naturaleza.

2.3 La visión de Sigmund Freud

Sigmund Freud comparte esta idea con David
Hume y Karl Marx, aunque con algunas variantes.

4La visión de David Hume sobre la naturaleza huma-
na se sustenta en su obra principal, el “Tratado de la na-
turaleza humana” (1739-1740). En este tratado, Hume
lleva a cabo un análisis empírico de la mente humana,
examinando detalladamente los procesos de pensamien-
to, sentimiento y percepción que caracterizan nuestra
experiencia del mundo. A partir de esta rigurosa inves-
tigación, Hume concluye que la naturaleza humana se
comprende como un conjunto de cualidades, descripcio-
nes y condiciones, las cuales son moldeadas por nues-
tras capacidades intelectuales y emocionales, así como
por las experiencias a las que nos vemos expuestos.



4 ACHALMA

Freud nos dice que todos somos víctimas de la na-
turaleza humana y que somos el resultado de nues-
tros traumas y deseos reprimidos. Según Freud, so-
mos agentes pasivos en nuestras vidas, donde nues-
tras experiencias determinan absolutamente todo lo
que somos. Desde este punto de vista, no tenemos
mucha participación en la construcción de nuestra
identidad, lo cual tampoco es una opción muy fa-
vorable, ya que no podemos hacernos cargo de no-
sotros mismos.5

Lo importante de este tipo de pen-
samiento anti-metafísico es que nos
permite definir la naturaleza humana
sin necesidad de determinar ninguna
esencia, lo cual es positivo.

3 Implicaciones de las creencias sobre la
naturaleza humana:

3.1 Límites y convenciones de las esencias hu-
manas

Observemos que cuando Rousseau y Hobbes de-
terminaron la naturaleza humana como buena o
mala, estaban estableciendo una esencia. Si cree-
mos en Hobbes, afirmamos que somos esencial-
mente malos y estamos inclinados naturalmente a
hacer daño a otros seres vivos. Por otro lado, si
creemos en Rousseau, afirmamos que nuestra natu-
raleza es esencialmente buena y, por lo tanto, nos
inclinamos a realizar actos buenos. Si reflexiona-
mos sobre estas afirmaciones, nos damos cuenta de
que al determinar una esencia, estamos definiendo
cómo debe ser una cosa o una persona, imponien-
do límites y delimitando la capacidad de acción. Es
importante recordar que todo límite es una conven-
ción y no debemos olvidarlo.

3.2 Justificación de acciones y responsabilidad
ética

Por ejemplo, si considero que la naturaleza hu-
mana o la naturaleza de los seres humanos es ma-
la, juzgaré mis actos malos como una inclinación
natural en mí. Por lo tanto, podré justificarlos con

menos responsabilidad ética, lo que limitará mi ca-
pacidad para evitar las malas acciones. Me veré
obligado a realizarlas por naturaleza. Este escena-
rio es desfavorable para aquellos de nosotros que
creemos en nuestra capacidad para limitar efectiva-
mente nuestros impulsos y reacciones ante nuestras
emociones, sensaciones y sentimientos.

Por tanto, dependiendo de la definición de la na-
turaleza humana que decidamos creer, delimitamos
nuestras posibilidades de ser y actuar en el mundo.

Recordemos que la respuesta metafí-
sica sostiene que el ser humano tie-
ne una esencia buena o mala, mientras
que la respuesta anti-metafísica afirma
que no tenemos una esencia, sino que
somos el resultado de todo lo que nos
sucede en la vida.

3.3 Importancia de elegir una definición que
aumente nuestras capacidades.

Personalmente, creo que debemos elegir el con-
cepto de naturaleza humana que nos brinde ma-
yor potencia, es decir, que incremente nuestras ca-
pacidades de ser y actuar en lugar de limitarlas.
Por lo tanto, es crucial preguntarnos qué idea estoy
aceptando como mi naturaleza humana, ya que es-
tas ideas que formulamos como “naturales” en no-
sotros o en nuestra especie son las que delimitan
nuestras posibilidades de ser y actuar.

5La perspectiva de Sigmund Freud sobre la naturale-
za humana se encuentra en su obra fundamental “La in-
terpretación de los sueños” (1899). En este libro, Freud
explora los procesos inconscientes y los mecanismos
psicológicos que influyen en nuestra vida mental y emo-
cional. Según Freud, nuestra naturaleza humana está de-
terminada por los traumas y los deseos reprimidos que
existen en nuestro inconsciente. Desde esta perspectiva,
se considera que somos víctimas de nuestra propia na-
turaleza, y nuestras experiencias juegan un papel funda-
mental en la configuración de nuestra identidad. Freud
sostiene que, en gran medida, somos agentes pasivos en
la determinación de nuestras vidas y que carecemos de
control total sobre nosotros mismos.



NATURALEZA HUMANA Y FILOSOFÍA 5

3.4 Influencia en la vida cotidiana y las rela-
ciones sociales

Por ejemplo, si considero que la naturaleza hu-
mana implica diferencias de género justificadas por
la división de sexos, como la creencia de que los
hombres sonmenos sensibles que las mujeres y que
las mujeres son menos racionales que los hombres,
delimito mi potencialidad de ser. Dependiendo del
sexo con el que nazca, si naciera mujer y conside-
rara verdadera la afirmación anterior, me sentiría y
actuaría como menos racional que todos los hom-
bres. Tomaríamis decisiones de vida basándome en
mis pasiones y emociones, sin tener claridad enmis
razones, porque mi naturaleza sería ser sensible y
no racional. Por otro lado, si naciera hombre y con-
siderara que por naturaleza los hombres no somos
sensibles, sino racionales, viviría toda mi vida sin
prestar atención a mis emociones, reprimiendo mis
sentimientos para demostrar mi supuesta superio-
ridad racional y ser congruente con mi propia idea
de mi naturaleza.

En cualquier caso, si justifico mi naturaleza y la
de los demás a partir de estas creencias, mi vida es-
tá limitada y restringida por ellas. Ninguno de los
dos escenarios es realmente deseable: ser una mu-
jer irracional o un hombre insensible. Ambos pri-
van a cada género de una parte muy importante de
la vida.

3.5 Integración de pensamiento y sentimiento

Sabemos que todos los seres humanos tenemos
el potencial de desarrollar y mejorar tanto nuestra
racionalidad como nuestros sentimientos, y no te-
nemos por qué elegir uno u otro. De hecho, podría-
mos afirmar que esta separación entre sentimien-
tos y pensamientos no es tan clara como nos gusta
pensar. Los sentimientos generan pensamientos y
viceversa. Existe un término muy hermoso, acuña-
do por el sociólogo Fals Borda, que es “sentipen-
sar”. Significa precisamente estas acciones, ideas y
emociones que se entrelazan entre pensamientos y
sentimientos. Esta idea del sentir pensante se adop-
ta cuando Fals Borda entrevista a unos pescadores

colombianos y les pregunta algo como: “¿Cuándo
deciden salir a pescar?”. La respuesta de ellos es:
“Los sentipensamos, sentimos y pensamos al mis-
mo tiempo, y cuando estamos de acuerdo en las
emociones y en los pensamientos, ahí vamos a pes-
car”.

Es interesante comenzar a integrar este tipo de
términos, como el sentipensar, en nuestra vida co-
tidiana cuando no tenemos tan clara esta división
entre el pensamiento y los sentimientos. Esta vi-
sión es muy cuestionable y parece ser incorrecta,
aunque haya sido así en el desarrollo de la humani-
dad.

3.6 Cuestionamiento de las afirmaciones sobre
la naturaleza humana

Ahora, imagina que considero que la naturale-
za humana implica que las personas son inherente-
mente egoístas y solo se preocupan por su propio
beneficio. Si adopto esta creencia como verdadera,
entonces justificaré mis acciones egoístas como al-
go natural y esperado. Esto limitará mi capacidad
para actuar de manera altruista o preocuparme por
el bienestar de los demás, ya que me sentiré obliga-
do a actuar de acuerdo con mi supuesta naturaleza
egoísta. En consecuencia, estaré coartado por esta
idea y no podré experimentar el pleno potencial de
ser una persona generosa y empática.

Sigamos con los ejemplos. Si considero, por
ejemplo, que todos los seres humanos somos ma-
los y pecadores por naturaleza, estoy asumiendo
que las personas tomanmalas decisiones demanera
inherente, sin importar cuáles sean los pecados en
cuestión. Esto implica que todos estamos alejados
del bien debido a nuestra condición de pecadores,
según la teoría, y que esto es parte de nuestra natu-
raleza. Este tipo de argumentación nos lleva a jus-
tificar nuestras malas acciones y las de los demás
como algo natural e inevitable, lo que nos exime en
gran medida de la responsabilidad ética de nuestros
actos. Comienza un juego de autojustificación a ni-
vel personal.

Estos argumentos sobre la naturaleza humana
pueden afectarnos en múltiples formas. Por un la-



6 ACHALMA

do, pueden llevarnos a llevar una vida construida
en torno a evitar el pecado a toda costa, generando
un comportamiento represivo hacia nosotros mis-
mos y hacia los demás pecadores. Esto puede con-
ducir a altos niveles de violencia, ya que podemos
justificar actos violentos como inevitables debido a
nuestra supuesta naturaleza violenta. Por ejemplo,
podemos llegar a justificar el maltrato a niños
o animales con el fin de educarlos, entre otras
cosas aún peores. Esta justificación se basa en la
supuesta presencia de violencia en nuestra natura-
leza.

Es importante señalar que el término
“violencia” es complejo y merece una
reflexión más profunda. No toda vio-
lencia es necesariamente negativa, y
su papel en nuestra vida cotidiana es
un tema que merece ser explorado en
futuras discusiones.

A nivel social, este tipo de justificaciones basa-
das en la idea de que la naturaleza humana es mala
pueden llevarnos a justificar altos niveles de repre-
sión social en aras demantener el orden. Según esta
perspectiva, el Estado tendría la obligación de pro-
tegernos de todas las amenazas, incluso si la ame-
naza somos nosotros mismos. Así, se pueden to-
mar decisiones que limiten nuestras libertades in-
dividuales en pos del supuesto bienestar de los ciu-
dadanos. Thomas Hobbes, por ejemplo, utiliza la
noción de que los seres humanos son malvados y
ambiciosos para justificar un sistema político cono-
cido como monarquía absoluta, en el cual se limi-
ta, mediante la fuerza, la naturaleza malvada de las
personas. Es importante observar cómo se utilizan
estas argumentaciones sobre la naturaleza huma-
na en el ámbito político, ya que pueden moldear la
organización y el orden social en el que vivimos.
Dependiendo de la perspectiva que aceptemos, se
puede favorecer un sistema con mayor represión o
uno que garantice mayores libertades.

Es crucial cuestionar estas afirmaciones sobre la
naturaleza humana, como la de Thomas Hobbes, y

plantearnos si realmente somos capaces de modi-
ficar nuestra supuesta naturaleza malvada, o si so-
mos totalmente incapaces de hacerlo. También de-
bemos cuestionar si esta es verdaderamente nuestra
naturaleza, ya que hemos visto que existen diversas
respuestas posibles que difieren de las afirmaciones
de Hobbes.

3.7 Implicaciones políticas y el significado de
lo político en la filosofía

Es importante recordar que al definir la naturale-
za humana, también nos estamos definiendo a no-
sotros mismos. Elegir una perspectiva sobre la na-
turaleza humana implica tomar una posición políti-
ca. No existe ninguna definición de naturaleza hu-
mana que no tenga implicaciones políticas. Sería
interesante dedicar un artículo completo a explorar
el significado de lo político en la filosofía, ya que
va mucho más allá de la política que conocemos.

Debemos comprender que lo político es mucho
más profundo que la simple noción de participar en
elecciones, tener partidos políticos o ver políticos
haciendo promesas en la televisión. En términos
filosóficos, lo político implica que cuando una li-
bertad entra en contacto con otra, se crea una situa-
ción política. En ese momento, debemos mediar,
negociar y aprender a establecer límites. Lo políti-
co atraviesa todos los ámbitos de nuestra vida. No
debemos limitarlo a la idea tradicional de la política
pública o social. Es un conceptomuchomás amplio
y esencial en nuestras interacciones cotidianas.

Por ahora, dejemos aquí esta reflexión sobre lo
político. En futuros publicaciones, profundizare-
mos más en este tema y exploraremos su impor-
tancia en nuestras vidas.
¿Por qué elegir nuestra concepción de la na-

turaleza humana se convierte en un posiciona-
miento político? La elección de nuestra naturaleza
humana implica establecer límites a nuestra propia
naturaleza, y es en este punto donde surge la no-
ción de lo político. Por ejemplo, al seleccionar una
definición de naturaleza humana, se generan sesgos
interpretativos en ámbitos que se consideran objeti-
vos, como la ciencia. Nuestra concepción de la na-



NATURALEZA HUMANA Y FILOSOFÍA 7

turaleza humana puede influir en la interpretación
de los resultados de investigaciones científicas.

3.8 Implicaciones científicas

Un ejemplo de sesgo interpretativo se puede en-
contrar en el trabajo del neurocientífico Broca, des-
crito en su libro “El cerebro de Broca”. En su estu-
dio, Broca comparó 292 cerebros masculinos con
140 cerebros femeninos y encontró que el cerebro
de las mujeres pesaba, en promedio, 181 gramos
menos que el de los hombres. Sin embargo, Bro-
ca interpretó esta diferencia en masa cerebral como
evidencia de la supuesta inferioridad de las muje-
res, sin tener en cuenta que la variación podría ex-
plicarse fácilmente por diferencias de estatura y ta-
maño corporal. Broca no intentó contextualizar es-
tos datos ni cuestionar su propia conclusión, sino
que afirmó que esto confirmaba las diferencias de
género, llegando incluso a declarar que “las muje-
res son menos inteligentes que los hombres”

Este ejemplo ilustra cómo la percepción indivi-
dual de la naturaleza humana puede influir en nues-
tros actos, conclusiones y experimentos en el mun-
do. La ciencia tampoco está exenta de esta influen-
cia interpretativa. Aunque posee un grado de ob-
jetividad, está sujeta a métodos y formas interpre-
tativas que permiten la apertura a la subjetividad.
Por lo tanto, es importante reconocer que incluso
la ciencia interpreta el mundo a partir de nuestras
concepciones sobre la naturaleza humana.

El caso de Broca demuestra cómo nuestra noción
de la naturaleza humana moldea y perfila nuestras
acciones y conclusiones. En su caso, la concepción
de la naturaleza humana implicaba que los hombres
eran más inteligentes que las mujeres, y utilizó los
datos de su experimento para afirmar y reafirmar
esta creencia. No se le ocurrió cuestionar la vera-
cidad de la afirmación de que las mujeres son me-
nos inteligentes que los hombres, ya que esta idea
le parecía natural y encajaba con su concepción de
la naturaleza. No consideró que la diferencia en el
tamaño cerebral pudiera estar relacionada con la
complexión física de las personas en lugar de ser
determinada únicamente por el género.

Esto nos muestra que incluso la cien-
cia, que a menudo se considera el len-
guaje más objetivo, interpreta el mun-
do a partir de nuestras concepciones
de la naturaleza humana. Es esencial
reconocer que nuestras creencias so-
bre la naturaleza humana pueden in-
fluir en nuestra comprensión de los re-
sultados científicos y en nuestras ac-
ciones en el mundo.

En la actualidad, podemos hablar del neurosexis-
mo, un tipo de sesgo ideológico que incluso existe
dentro de la neurología, la ciencia y lamedicina, así
como en muchos otros ámbitos. Gracias a este tipo
de análisis, podemos afirmar con total certeza que
ninguno de los dos sexos es más inteligente o sensi-
ble que el otro. Si están interesados en profundizar
en este tema del neurosexismo, les recomiendo un
libro muy importante llamado “El género del cere-
bro” de Gina Ripo. Es un análisis profundo reali-
zado por una destacada neuróloga que observa có-
mo gran parte de la historia de la neurociencia ha
estado influenciada por cuestiones de género.

4 Conclusión

A partir de los ejemplos que acabamos de men-
cionar, podemos observar que la definición de la
naturaleza humana que adoptamos de manera per-
sonal, así como la definición que adopta nuestra so-
ciedad y cultura, establecen los límites de lo que
podemos ser y lo que nos permitimos ser. Nuestras
creencias personales y las demandas y expectativas
sociales influyen en nuestras acciones y en la for-
ma en que nos desenvolvemos en la vida. Detrás de
todos estos límites impuestos por la sociedad y por
nosotros mismos se encuentra la concepción de la
naturaleza humana.

Por lo tanto, es de vital importancia revisar nues-
tras creencias, ya que moldean nuestra vida y la ha-
cen posible. Es saludable asumir la responsabilidad
de nuestras propias creencias, es decir, compren-
der por qué creemos lo que creemos y cómo jus-
tificamos esas creencias. Esto nos permitirá tomar



8 ACHALMA

un mayor control sobre nuestra propia vida y actuar
de manera más consciente.

5 Publicaciones Similares

Si te interesó este artículo, te recomendamos que
explores otros blogs y recursos relacionados que
pueden ampliar tus conocimientos. Aquí te dejo al-
gunas sugerencias:

1. El Aborto
2. El Mercantilismo

3. Aparicion Pensamiento Socialista
4. El Capitalismo
5. Primero De Mayo
6. Seminario De Filosofia Marxista
7. Entendiendo A Mariategui
8. Naturaleza Humana
9. Tres Fuentes Tres Partes Del Marxismo

Esperamos que encuentres estas publicaciones
igualmente interesantes y útiles. ¡Disfruta de la lec-
tura!

https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2015-05-14-el-aborto/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2015-05-14-el-aborto
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2017-05-23-el-mercantilismo/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2017-05-23-el-mercantilismo
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2018-04-23-aparicion-pensamiento-socialista/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2018-04-23-aparicion-pensamiento-socialista
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-03-03-el-capitalismo/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-03-03-el-capitalismo
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-04-29-primero-de-mayo/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-04-29-primero-de-mayo
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-05-19-seminario-de-filosofia-marxista/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-05-19-seminario-de-filosofia-marxista
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-06-09-entendiendo-a-mariategui/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-06-09-entendiendo-a-mariategui
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-06-09-naturaleza-humana/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-06-09-naturaleza-humana
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-10-23-tres-fuentes-tres-partes-del-marxismo/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-10-23-tres-fuentes-tres-partes-del-marxismo

	Introduction
	Introducción
	¿El ser humano es inherentemente bueno o malo?

	Definiciones de naturaleza humana
	Respuestas metafísicas y antimetafísicas
	La perspectiva de David Hume y Karl Marx
	La visión de Sigmund Freud

	Implicaciones de las creencias sobre la naturaleza humana:
	Límites y convenciones de las esencias humanas
	Justificación de acciones y responsabilidad ética
	Importancia de elegir una definición que aumente nuestras capacidades.
	Influencia en la vida cotidiana y las relaciones sociales
	Integración de pensamiento y sentimiento
	Cuestionamiento de las afirmaciones sobre la naturaleza humana
	Implicaciones políticas y el significado de lo político en la filosofía
	Implicaciones científicas

	Conclusión
	Publicaciones Similares

