
Seminario introductorio filosofía marxista
Edison Achalma

Escuela Profesional de Economía, Universidad Nacional de San Cristóbal de Huamanga

Este abstract será actualizado una vez que se complete el contenido final del
artículo.

Palabras Claves: keyword1, keyword2

Tabla de contenidos

Introduction 1

1 Introducción 1

2 Escuela materialista 2

3 Escuelas 4

4 Existencialismo 9

5 Individualismo 10

6 Publicaciones Similares 11

Edison Achalma
El autor no tiene conflictos de interés que revelar. Los

roles de autor se clasificaron utilizando la taxonomía de
roles de colaborador (CRediT; https://credit.niso.org/)
de la siguiente manera: Edison Achalma: conceptuali-
zación, redacción

La correspondencia relativa a este artícu-
lo debe dirigirse a Edison Achalma, Email: el-
mer.achalma.09@unsch.edu.pe

Seminario introductorio filosofía marxista

1 Introducción

Textos de referencia:

1. “Introducción a la dialéctica” de Friedrich
Engels.

2. “La familia, la propiedad privada y el Esta-
do” de Friedrich Engels.

3. “La transformación del mono en hombre a
través del trabajo” de Friedrich Engels.

4. “Carlos Marx” de Lenin, incluido en las
Obras escogidas, Tomo II.

La afirmación de que las matemáticas o la lógica
son los únicos sistemas que forman la mente del
hombre es errónea. En realidad, es la filosofía la
que desempeña un papel fundamental en este pro-
ceso. La filosofía abarca distintas etapas y modos
de producción, y es a través de ella que se desarrolla
el conocimiento humano.

Un referente importante en este sentido es Le-
nin, quien comprendió que la filosofía era una ne-
cesidad política. Él afirmaba que “el meollo de la
ideología es la filosofía”. Lenin se dedicó a estudiar
el proceso filosófico desde una perspectiva marxis-
ta, profundizando en temas como la ciencia de la
lógica de Hegel.

Para respaldar esta afirmación, podemos men-
cionar algunos textos relevantes que abordan la re-
lación entre filosofía y política. Por ejemplo, los

https://orcid.org/0000-0001-6996-3364
mailto:elmer.achalma.09@unsch.edu.pe
mailto:elmer.achalma.09@unsch.edu.pe


2 ACHALMA

“Cuadernos filosóficos” de Lenin, así como el IV
tomo de “Acerca de la práctica” y “sobre la con-
tradicción” del Presidente Mao, son obras que ex-
ploran la importancia de la filosofía en el contexto
político.

Es importante destacar que la filosofía no solo
es relevante a nivel individual, sino también a nivel
colectivo. En este sentido, se puede afirmar que sin
filosofía no hay partido. Esto implica que un parti-
do político o cualquier movimiento social necesita
tener una base filosófica sólida para comprender el
mundo, desarrollar una estrategia política coheren-
te y luchar por sus ideales.

El proceso de la filosofía es un tema que requie-
re revisar y descartar el criterio limitado de que es-
ta disciplina solo se desarrolló en el mundo griego.
Es importante superar ese prejuicio y el desprecio
hacia el pensamiento de otros pueblos. De hecho,
los estudios posteriores demuestran que la filoso-
fía también tuvo su desarrollo en China, la India y
otras civilizaciones.

A medida que las civilizaciones avanzan, los
pueblos se esfuerzan por comprender la esencia de
las cosas, el porqué de las situaciones. Ejemplos de
esto se encuentran en las civilizaciones de Egipto,
Mesopotamia y el pueblo Hebreo. A pesar de ello,
se ha considerado erróneamente que estos son me-
ros precursores de la filosofía, negando su propio
proceso de desarrollo desde épocas antiguas. Inclu-
so en el ámbito religioso, los egipcios, por ejemplo,
planteaban el agua como principio primordial, un
símbolo de vida, pero desconocían su origen. Sin
embargo, en las islas formadas por la expansión del
Nilo, desarrollaron una comprensión más profun-
da de la espiritualidad y la materia, planteando la
dualidad entre espíritu y materia, y siempre esta-
bleciendo que el principio primordial es la materia.

Los griegos, por su parte, nos brindaron un desa-
rrollo filosófico más completo, estrechamente vin-
culado al surgimiento del mercado y al uso de
la moneda, así como a avances científicos. Tales
de Mileto, por ejemplo, predijo el primer eclipse.
Aunque los egipcios poseían conocimientos mate-
máticos por práctica, fueron los griegos quienes ex-

plicaron y demostraron los hechos de manera más
sistemática. Esto fue posible gracias al avance en
el conocimiento científico y a las luchas de clases
en la sociedad esclavista, donde se agudizó el con-
flicto entre comerciantes y agricultores. Incluso la
llamada “democracia griega” fue precedida por un
proceso dictatorial. Por lo tanto, es incorrecto afir-
mar que la filosofía se desarrolló al margen de las
clases sociales en los siglos VII y VI a.C

2 Escuela materialista

La escuela materialista plantea un enfoque fun-
damentado en el origen y el porqué de las cosas.
Los pensadores, como Arge, reconocieron que el
comienzo de todo está en el agua, una ley que en-
globa todo. Estas ideas ya habían sido expuestas
por los egipcios. A través de investigaciones, Arge
descubrió conchas fósiles en las islas, lo que res-
paldaba la concepción materialista del origen.

Otro filósofo, Heráclito, propuso que el fuego es
el origen de todas las cosas. Su perspectiva se ba-
saba en la realidad material. Argumentaba que la
guerra y la lucha de opuestos son el fundamento del
constante desarrollo, en el que todo está en un flujo
constante. Esta noción nos introduce al concepto de
la dialéctica, con sus intuiciones geniales. Aunque
se han conservado algunas de sus frases, no se ha
transmitido mucho más de su pensamiento.

Aristóteles hizo una revisión histórica de estas
ideas, reconociendo su genialidad pero considerán-
dolas no fundamentales. La filosofía comenzó a se-
pararse de la religión y surgió el idealismo como
contraposición. Parménides, en particular, negó la
dialéctica y planteó que el origen de todas las cosas
es el ser absoluto. Según él, el ser abarca todo, y las
cosas existen porque participan de esa esencia.

El idealismo se contrapone al materialismo y se
desarrolló posteriormente. Mientras que el mate-
rialismo parte de la materia primaria y del proceso
del conocimiento, los idealistas adoptaron una pos-
tura distinta.

Demócrito fue un destacado filósofo materialis-
ta cuya teoría de los átomos tuvo un impacto signi-
ficativo. Según él, todo lo que existe está compues-



SEMINARIO INTRODUCTORIO FILOSOFÍA MARXISTA 3

to por partículas indivisibles y eternas en constante
movimiento. Esta idea refutaba las teorías de los
idealistas, como Parménides, quienes sostenían la
infinita divisibilidad que llevaría a la inexistencia.
Cabe mencionar que la refutación definitiva de la
indivisibilidad del átomo no se produjo hasta el año
1900.

Demócrito también abordó el tema del conoci-
miento, argumentando que este es un reflejo de los
átomos en nuestra mente. Los efluvios se entrecru-
zan y generan errores en nuestra percepción. Ade-
más, destacó que el ser humano se desenvuelve en
un contexto social, siendo un elemento integral de
las polis (ciudades-estado). Lo que se observa en
su propia ciudad se refleja en su pensamiento. En
cuanto a la esclavitud, Demócrito la consideraba
perjudicial, ya que degrada al ser humano y no le
permite manifestar su mejor versión. La libertad,
en cambio, es lo que corresponde al ser humano.
Con estas reflexiones, Demócrito incursionó en el
campo de la moral, explorando qué permitiría a las
personas vivir en libertad. Es considerado uno de
los mayores exponentes del materialismo en la an-
tigüedad.

Es importante destacar que el materialismo
siempre ha estado vinculado a una comprensión
y un respeto hacia el ser humano. Su pensamien-
to desafiaba los criterios de la clase dominante y
las ideas idealistas, las cuales estaban estrechamen-
te ligadas a los comerciantes y los esclavistas. Por
otro lado, los sofistas argumentaban que el ser hu-
mano podía ser educado y, de esta manera, elevar-
se. Además, postulaban que el hombre es la me-
dida de todas las cosas. En el caso de Sócrates, se
evidencia la fuerte dimensión social de los griegos,
donde el individualismo aún no estaba plenamente
desarrollado.

Platón, filósofo estrechamente vinculado a la
aristocracia y de gran fortuna personal, desarrolló
un sistema filosófico completo de carácter idealis-
ta. En su pensamiento, sostiene la existencia de una
apariencia y una realidad, argumentando que nues-
tros sentidos nos engañan y que la apariencia co-
rresponde al mundo material, mientras que la reali-

dad está en el ámbito de las ideas.
Platón introduce la noción de una trinidad de

ideas: el bien, la belleza y la verdad, las cuales se
sustentan en el ser. A través de su teoría de la co-
participación de las ideas, argumenta que la reali-
dad de las cosas participa de estas ideas. Además,
presenta la idea de un comunismo platónico, que
tiene sus antecedentes en el antiguo Egipto, aun-
que con un enfoque reaccionario. Según Platón, la
propiedad genera conflictos y él consideraba que el
ordenamiento democrático era perjudicial, propo-
niendo en su lugar un gobierno de élites.

En cuanto a la educación, Platón la consideraba
dañina. Esta perspectiva se debe a que la aristocra-
cia, a la cual pertenecía, estaba siendo atacada y
socavada por los comerciantes. En su visión de la
sociedad, se concibe como un conjunto de trabaja-
dores que se van educando y seleccionando en di-
ferentes roles, como trabajadores, guerreros, entre
otros. Al final, quedaba un grupo de élites que de-
tentaba el poder (una idea que puede relacionarse
con el fascismo). La música también es criticada
por Platón, ya que consideraba que podía corrom-
per a las personas. En su afán por establecer su pro-
pio sistema filosófico, Platón destruyó todo lo que
llegó a su alcance de las ideas de Demócrito.

Aristóteles, discípulo de Platón, desempeñó un
papel fundamental al informarnos sobre las ideas
de los materialistas. A diferencia de su maestro,
Aristóteles se basó en los conocimientos científicos
y sociales de su época para desarrollar su propia
filosofía. A través de sus críticas a Platón, Aristó-
teles estableció una perspectiva más centrada en el
conocimiento científico.

Según Aristóteles, las cosas existen tanto en su
realidad material como en su forma. Consideraba
que la forma era necesaria para distinguir y defi-
nir las cosas, ya que sin ella se confundirían en-
tre sí. De esta manera, Aristóteles aborda el idea-
lismo partiendo de una base real, al incorporar la
idea dentro de la realidad misma. Comienza a em-
plear conceptos y formas, y introduce el concepto
de esencia, que implica la existencia de una sus-
tancia primaria y superior que da origen al movi-



4 ACHALMA

miento. En este sentido, Dios, considerado el pri-
mer motor inmóvil, representa la palabra que se co-
noce a sí misma. Aristóteles llega al idealismo a
través de un razonamiento complejo. Aunque re-
conoce la existencia real de las cosas, sostiene que
es el acto de pensar en sí mismo lo que pone en
movimiento la realidad.

En cuanto a la materia concreta, Aristóteles ar-
gumenta que carece de movimiento intrínseco, y
es la idea o la forma lo que impulsa el movimien-
to. Esto introduce una dialéctica conceptual en su
filosofía. Una de las características positivas de su
enfoque es que reconoce la importancia de la ma-
teria en la existencia de las cosas. No obstante, en
algunos aspectos, Aristóteles se asemeja al plato-
nismo al postular la existencia de ideas y formas
que trascienden la realidad material.

3 Escuelas

El neoplatonismo, fue una corriente filosófica
que los romanos nunca pudieron superar y que
eventualmente desembocó en la mística. Sin em-
bargo, la iglesia no pudo afiliarse completamente
con el platonismo debido a sus diferencias funda-
mentales.

Medievo:
Durante la Edad Media, la filosofía comenzó a

desarrollarse como una reivindicación de la Razón.
Además de los árabes, quienes jugaron un papel
fundamental en la difusión del conocimiento filo-
sófico griego y aristotélico, se comenzó a conocer
el aristotelismo. Los árabes incluso llegaron a desa-
rrollar un enfoque materialista y distinguieron cla-
ramente la filosofía de la teología, asignando a la
filosofía el dominio terrenal y a la teología el do-
minio celestial. Tanto los árabes como los hebreos
tuvieron una influencia significativa en este perío-
do.

Realistas y nominalistas:
Los realistas defendían las tesis aristotélicas y

afirmaban que las cosas y las ideas existían inde-
pendientemente entre sí. Por otro lado, los nomi-
nalistas sostenían que las ideas no tenían contenido
real y eran meras abstracciones derivadas de las co-

sas. Estas diferencias teóricas también estaban vin-
culadas a disputas de índole religiosa.

Pedro Abelardo:
Pedro Abelardo desempeñó un papel importan-

te al introducir la lógica formal y ser el creador
de la lógica deductiva. Utilizó la lógica de mane-
ra dialéctica, promoviendo debates y discusiones.
Su influencia fue significativa en el pensamiento
francés y también fue conocido por sus ataques a
la religión. Marx consideró que el nominalismo de
Abelardo era de gran importancia en la filosofía.

Duns Scotto:
Duns Scotto, un fraile franciscano, tuvo una gran

relevancia en el desarrollo del materialismo mo-
derno. Se preguntó cómo se podría combatir la re-
ligión y planteó su famoso argumento sobre la co-
munión. Argumentó que si todos los hombres co-
mulgaran, el cuerpo de Cristo se agotaría. En una
época violenta y dura, aquellos que se oponían eran
perseguidos y asesinados. Esto pone de manifies-
to que los filósofos no eran simplemente eruditos
tranquilos, sino que el debate filosófico a menudo
se libraba a través de puñaladas y veneno.

Tomás de Aquino:
Tomás de Aquino, asociado con el tomismo, fue

un filósofo italiano que se unió a los dominicos.
Como discípulo de Alberto Magno, argumentó que
se podía comprender racionalmente la religión ca-
tólica y que la razón no estaba en oposición a la
teología. Sin embargo, su enfoque distorsionaba las
ideas de Aristóteles en lugar de desarrollarlas, y su
obra más importante, “Ente y La Razón” fue per-
seguida por la iglesia en vida. El tomismo fue de-
safiado posteriormente por Occam y Scotto.

El desarrollo filosófico comenzó a tomar forma
con la burguesía, destacando figuras como Francis-
co Bacon, quien enfatizó la importancia de la ex-
periencia y propuso una lógica inductiva que sería
útil para la ciencia. Reconoció la influencia de la
teología, pero también planteó que su pensamiento
iba más allá de ella.

Descartes (1596-1650) fue un discípulo de los
jesuitas. Durante sus estudios, se dio cuenta de que
lo que se afirmaba en un lugar podía negarse en



SEMINARIO INTRODUCTORIO FILOSOFÍA MARXISTA 5

otro, lo que llevó a cuestionar los fundamentos sóli-
dos de la ciencia. En su trabajo, introdujo las coor-
denadas cartesianas, que permitieron la unificación
de la geometría y el análisis algebraico. Descartes
se enfocó en el estudio de la física y la materia,
retomando el pensamiento de Demócrito. En este
campo, adoptó una postura materialista.

Descartes planteó el método de la duda, que no
debe confundirse con el escepticismo, ya que no se
trata de cuestionar todo conocimiento, sino de du-
dar para llegar a un conocimiento evidente. Tam-
bién señaló la capacidad engañosa de los sentidos,
afirmando que no se puede confiar en ellos. Sin em-
bargo, encontró una verdad indudable en la existen-
cia del “yo”. Descartes afirmó: “Dudo, luego exis-
to”. La existencia del “yo” y el hecho de pensar son
verdades evidentes que no se pueden poner en du-
da. A través de los pensamientos, Descartes percibe
la realidad.

Descartes también argumentó que sus ideas exis-
ten porque Dios existe y es quien les ha dado ori-
gen. Para él, todo existe porque Dios existe. Si bien
en sus estudios científicos adoptó una perspectiva
materialista, en sus reflexiones metafísicas puso al
“yo” como el punto central de la filosofía. A par-
tir de este punto, comienza a establecerse el pensa-
miento burgués.

En la filosofía alemana, figuras como Leibniz,
Kant y Hegel desempeñaron un papel importante.

Durante los siglos XVII al XIX (hasta 1830 apro-
ximadamente), el luteranismo surgió como una co-
rriente que buscaba reformar la iglesia. Alemania
fue el lugar donde se desarrolló el pensamiento
idealista más avanzado. Leibniz, reconocido como
un gran matemático, trabajó en el desarrollo de la
lógica y replanteó la lógica aristotélica. Sin em-
bargo, sus pensamientos no se difundieron amplia-
mente. Leibniz promovió un racionalismo que con-
sideraba posible un análisis lógico mediante el uso
de símbolos, similar al análisis matemático. Pro-
puso la teoría de las mónadas, entidades cerradas
que se comunicaban a través de una “ventanilla”,
representando un movimiento autónomo e idealis-
ta. Aunque abordó problemas relacionados con la

dinámica, estos eran principalmente conceptuales
debido a su enfoque idealista. Leibniz también se
dedicó al análisis del conocimiento humano y esta-
bleció conexiones entre las matemáticas y la física.

Kant (1724-1804) se enfoca en el problema del
conocimiento a través de su obra “Crítica de la ra-
zón pura”. Plantea que existe una realidad fenomé-
nica, lo que aparece ante nosotros, lo que la luz re-
vela. Establece una distinción entre los fenómenos
y la cosa en sí misma, que no es accesible al co-
nocimiento humano. Aunque reconocemos la exis-
tencia de la materia, no podemos conocerla direc-
tamente. Kant establece una relación entre el su-
jeto que conoce y el objeto conocido, pero existe
una parte que permanece desconocida. Al analizar
las cosas, captamos sensaciones a través de nuestra
sensibilidad.

Kant desarrolla un sistema completo del conoci-
miento que abarca el mundo, el hombre (el alma) y
Dios. Elabora conceptos y establece las categorías
como un sistema lógico del conocimiento. Reco-
noce que solo podemos conocer los fenómenos y
que la cosa en sí misma escapa a nuestro entendi-
miento. El conocimiento es una construcción de la
razón pura que se realiza a través de la interacción
entre el sujeto y los objetos (cosas). Kant enfatiza la
importancia del sujeto en este proceso. Existe una
realidad que podemos conocer y otra que permane-
ce inaccesible, aunque se deje conocer en parte.

Después de Kant, se desarrolla el neokantismo,
que tiende a disolver la noción de la cosa en sí
misma y se adentra en un ultra-idealismo. Kant
ha logrado un conocimiento a través de la facultad
del entendimiento. En su obra “Crítica de la razón
práctica”, cuando analiza el alma, Kant plantea la
idea de la libertad, que solo puede alcanzarse en
Dios. La libertad, el alma y la existencia de Dios
están intrínsecamente relacionadas. Kant estable-
ce los límites del idealismo (la razón) y ordena la
comprensión del conocimiento. ¿Por qué se plantea
la existencia de Dios? Para explicar que todo tiene
un comienzo y un fin, se busca una causa, y esa
causa es Dios. Sin embargo, al plantear que Dios
es la causa, surge la pregunta: ¿cuál es la causa de



6 ACHALMA

Dios? Kant mismo cuestiona la existencia de Dios
al plantear este argumento.

Hegel: Mientras Kant intenta conocer la reali-
dad a partir del yo, Hegel se centra en lo objetivo.
Analiza el proceso de la filosofía y considera que
todos los filósofos anteriores a él carecen de impor-
tancia. Desarrolla una teoría de la dialéctica que
busca comprender todo el proceso de la materia,
aunque su enfoque es idealista. Según él, el pro-
ceso se desarrolla a través de contradicciones que
generan problemas de cantidad y calidad, aparien-
cia y realidad. Hegel ve la dialéctica como un pro-
ceso de contradicción entre conceptos e ideas. Sin
embargo, contradice su propia dialéctica al plan-
tear la existencia de una Gran Idea Absoluta. Esta
Gran Idea representa la realidad objetiva, cuyo pro-
ceso de contradicción se limita a nivel de las ideas
solamente. Es similar a Aristóteles, pero sin partir
de la materia. Esta idea juzga a la materia por su
propio proceso de contradicción. A medida que el
espíritu se desenvuelve, surge el hombre, y el es-
píritu se convierte en autoconciencia, negándose a
sí mismo. El hombre abarca la sociedad, el conoci-
miento, la ciencia, el arte, la religión y la nación, y
finalmente genera el Estado. El Estado se convier-
te en una gran transformación que, finalmente, se
identifica con el Espíritu, es decir, Dios.

Hegel tiene una comprensión general del desa-
rrollo materialista, pero su enfoque es idealista.
Hay dos partes en su filosofía: su idealismo, que
es desechable, y su materialismo, que es aceptable.

En Francia, Diderot desarrolla un enfoque mate-
rialista basado en la idea de una materia eterna, sin
principio ni fin. Diderot incluso plantea la existen-
cia de un movimiento interno en la materia, aunque
no explica por qué. Sin embargo, el antecedente di-
recto del marxismo es la filosofía clásica alemana.
Después de la muerte de Hegel, surge una división,
y algunos filósofos comienzan a criticar su idea-
lismo. Uno de los críticos importantes es Feuer-
bach, quien critica el idealismo de Hegel, pero no
logra distinguir claramente entre el materialismo y
el idealismo de Hegel. Esto lleva a Feuerbach a de-
sechar a Hegel. La noción de alienación ante la re-

ligión, que es un concepto presente en Hegel, no es
una tesis de Marx. Marx y Feuerbach difieren en
este punto, ya que Marx considera que la solución
a la alienación es la revolución y la emancipación.

Hegel plantea que el trabajo aliena al hombre de
su esencia como ser pensante y como ser nacional.
Marx analiza las causas de la alienación. Feuer-
bach sostiene que, frente a la alienación, el centro
de atención debe ser el hombre y no Dios. La re-
lación entre los individuos se basa en el amor, la
caridad y la preocupación por el otro, la materni-
dad y una posición subjetivista que aborda cómo
un “yo” se relaciona con otro “yo”. Esto se aseme-
ja a un cristianismo sin Cristo. Lo importante es la
crítica materialista. Marx y Engels luchan contra el
individualismo de Feuerbach.

Marx y Engels desarrollan el proceso filosófico
marxista. Marx lo desarrolla y Engels lo difunde.
Las tesis sobre Feuerbach constituyen la base de su
pensamiento:

1. Critican el defecto de todo materialismo an-
terior por no haber tenido en cuenta la prác-
tica. El materialismo anterior se desarrolló
en el empirismo, que veía la realidad como
algo pasivo y no comprendía cómo la mate-
ria actúa y cómo el hombre, a través de su
trabajo, cambia la realidad. El empirismo es
una posición burguesa. Marx postula la com-
prensión de la realidad y su transformación.

2. Consideran que la práctica es la prueba de la
verdad. Marx critica a Feuerbach, quien nun-
ca llegó a concebir la percepción sensorial
como una capacidad transformadora. Feuer-
bach había diluido lo religioso en la esencia
humana, lo que Marx considera como inca-
pacidad para comprender el mundo social y
las relaciones sociales.

3. Sostienen que la vida social es esencialmen-
te práctica. La mente humana se desvía debi-
do a una serie de misticismos. Solo al com-
prender la práctica se puede superar el misti-
cismo. Marx califica a aquellos que no com-



SEMINARIO INTRODUCTORIO FILOSOFÍA MARXISTA 7

prenden la práctica como materialistas con-
templativos. Marx llega a estudiar las institu-
ciones de la sociedad civil, pero solo superfi-
cialmente, sin llegar a la raíz que las sustenta.
El problema radica en transformar el mundo,
no solo en contemplarlo.

Con este documento, Marx establece las diferen-
cias claras entre su enfoque y el de Feuerbach.

Ajuste de cuentas con pensamientos anterio-
res y adopción de una nueva posición. Se estable-
cen nuevos criterios para formar una nueva ideo-
logía, centrándose en el proceso económico de la
sociedad y planteando el comunismo como la pri-
mera gran revolución mundial, a diferencia de las
anteriores que solo implicaron el reemplazo de una
clase por otra.

A lo largo de su evolución, la filosofía ha desa-
rrollado teorías sobre la dialéctica y el materialis-
mo, y ha criticado con razón la Edad Media, que
intentaba resolver cuestiones sin tener en cuenta la
realidad. Los filósofos marxistas han comprendido
los hitos del desarrollo y han afirmado de mane-
ra contundente su posición materialista. Acceder al
materialismo requiere un proceso en constante mo-
vimiento derivado de la contradicción.

Althusser niega que Marx y Engels hayan toma-
do la dialéctica de Hegel. Sostiene que primero se
desarrolla la ciencia y luego se produce un salto. El
descubrimiento de Marx y Engels es el materialis-
mo histórico, que establece la teoría materialista de
la historia, seguida por el materialismo dialéctico.
Según Althusser, el desarrollo de la filosofía mar-
xista estaba pendiente. Sin embargo, esta afirma-
ción carece de fundamentos sólidos y puede consi-
derarse errónea de principio a fin.

Platón y Kant son filósofos idealistas que nie-
gan el proceso científico que se ha desarrollado
desde el siglo XVII. A partir de finales del siglo
XVI, se comenzó a comprender que la Tierra es un
ente en constante cambio y movimiento, un pro-
ceso dialéctico. En campos como la química y la
biología se han realizado descubrimientos signifi-
cativos, como el reconocimiento de la estructura
celular y la teoría de la evolución. Estos avances

científicos rompen con la metafísica y demandan
una explicación dialéctica, algo que Althusser no
puede negar.

Hegel introdujo el proceso dialéctico en la esfera
del pensamiento, pero Marx lo llevó al ámbito ma-
terial. El materialismo dialéctico permite compren-
der y transformar la realidad a través de la acción
humana sobre la materia, algo que nunca se había
logrado antes. Por lo tanto, se cuestiona la crítica de
Althusser sobre la naturaleza científica del marxis-
mo, ya que el materialismo dialéctico implica una
transformación material basada en la práctica.

La ideología generada por las clases explota-
doras es invertida, ya que ofrece una explicación
idealista de la historia. Por el contrario, la ideo-
logía marxista se considera científica, ya que re-
fleja de manera verdadera y real la práctica y el
carácter de clase. Las teorías de Althusser condu-
cen a un nuevo surrealismo al fusionar el raciona-
lismo burgués de Kant con el idealismo burgués
de Spinoza. Sin embargo, el marxismo-leninismo-
maoísmo se basa en un sólido fundamento his-
tórico que ha sido construido a lo largo de 2500
años, incorporando los mejores elementos de la
tradición filosófica. La aplicación del materialis-
mo dialéctico permite una comprensión científica
de la sociedad y el materialismo histórico.

El marxismo ha llevado a cabo un proceso para
demostrar los fundamentos económicos de la so-
ciedad. Aquellos que lo critican afirman que el mar-
xismo simplemente realiza una crítica económica
de la sociedad. Sin embargo, no se ha dejado de
lado el problema de las ideas y la acción que las
sustenta, ya que se reconoce la influencia de la base
económica en la generación de la ideología.

La dialéctica es un concepto abordado por En-
gels, quien establece tres leyes fundamentales: la
unidad, lucha de contrarios, y la negación de la ne-
gación. Comprender la dialéctica fue crucial para
el desarrollo de “El Capital”. El marxismo no es
un sistema cerrado, sino un proceso dialéctico en
constante evolución. Nos distanciamos de todas las
corrientes filosóficas que son estáticas y cerradas.

Hegel utiliza la dialéctica de manera inconsis-



8 ACHALMA

tente, mientras que nosotros, los marxistas, la
empleamos de manera coherente. Esta es la re-
volución más importante en la historia de la huma-
nidad. La filosofía marxista establece las bases para
el desarrollo continuo del conocimiento, que nunca
puede agotarse. Es un proceso que se acerca cada
vez más a la verdad al eliminar nuevos errores. A lo
largo de la historia, el marxismo ha enfrentado ne-
gaciones constantes. Lenin defendió y desarrolló el
marxismo en su obra “Materialismo y Empiriocri-
ticismo”, donde introduce la teoría del reflejo, que
explica cómo la conciencia es producto de los refle-
jos generados por la materia en acción y reacción.
La conciencia es el resultado de un largo proceso
que tiene sus raíces en las características mismas
de la materia.

En el ámbito de la física, se planteó en 1900 la
teoría cuántica, que postula que existe una cantidad
ínfima de materia necesaria para dar un salto. Es-
to condujo al desarrollo de la teoría nuclear. Por
otro lado, Einstein propuso una nueva teoría del
espacio-tiempo con su teoría de la relatividad.

Newton plantea la existencia de dos entidades
absolutas e inseparables: el espacio y el tiempo, pe-
ro con los experimentos demostró que a altas ve-
locidades se produce una reducción en ellos. Esto
significa que el tiempo y el espacio son relativos,
pasando de ser absolutos a relativos. Además, la
gravedad implica el movimiento de dos masas en
direcciones más amplias. La física cuántica desa-
fía la noción de átomo (rompe el átomo) y niega la
materia, aunque Lenin argumenta que apenas esta-
mos comenzando a comprender las primeras par-
tículas. La materia en movimiento tiene una for-
ma tanto cuantitativa como cualitativa, y estamos
descubriendo nuevas formas de la materia debido
a su movimiento constante. Lenin rechaza la idea
de que la materia se disuelve.

Existe un carácter partidista en la filosofía y
una lucha contra el Empiriocriticismo. La física
cuántica ha llevado a negar el materialismo, ya que
al conocer la velocidad de un electrón, desconoce-
mos su ubicación, lo cual desafía la causalidad en
términos de correlación entre causa y efecto y tam-

bién en relación a la previsibilidad. Sin embargo,
la causa y el efecto siguen existiendo, aunque se
niegue debido a la previsibilidad. Por lo tanto, lo
que se ha descubierto es la casualidad y una nue-
va forma de la materia. Se han encontrado nuevas
modalidades y formas de la materia.

En cuanto a la geometría, durante muchos siglos
se consideró que la suma de los ángulos de un trián-
gulo era de 180 grados, siendo esta la única geome-
tría aceptada. Sin embargo, Gauss planteó que este
postulado no tenía demostración y que sumodifica-
ción daría lugar a otra geometría. La geometría de
Reimann, por ejemplo, muestra que la suma de los
ángulos de un triángulo puede ser diferente a 180
grados. Esto demuestra que la materia puede tener
múltiples manifestaciones, desde convexa y plana
hasta cóncava, y probablemente muchas otras en el
futuro.

En lugar de cuestionar, lo que se debe hacer es
confirmar. La materia es inagotable y están ocu-
rriendo innumerables procesos en ella. La eterni-
dad de la materia se manifiesta en su movimiento
constante. Hoy en día, se concibe la materia como
una interrupción de la nada, pero ¿qué es la nada?
La nada es en sí misma un espacio, y el espacio
es una forma o modalidad de la materia, según la
perspectiva de Joudan.

La cosmogonía nos revela el descubrimiento de
estrellas que se desplazan a altas velocidades, lo
cual se conoce como la expansión del universo. Es-
te fenómeno sugiere que el universo tuvo un co-
mienzo y no es eterno, además de tener un límite.
Algunos argumentan que antes no existía el uni-
verso y que hubo un momento inicial de creación.
Sin embargo, basar estas afirmaciones en la parte
que conocemos es una generalización injustificada.
Afirmar algo de una parte no implica que se pueda
afirmar de la totalidad. Se intenta introducir la di-
vinidad por la puerta falsa, como pretende Russell.

El movimiento tiene tanto una dimensión cuanti-
tativa como cualitativa, y es en este contexto que la
filosofía burguesa entra en un proceso de clara de-
cadencia. Lukacs plantea que la contradicción no
radica en el materialismo versus idealismo, sino en



SEMINARIO INTRODUCTORIO FILOSOFÍA MARXISTA 9

el irracionalismo frente al racionalismo, lo que re-
fleja una profunda crisis en la filosofía burguesa.

Bergson desarrolla una metafísica cargada de
sentimentalismo,mientras queNietzsche expone la
teoría del superhombre. Sus teorías buscan encon-
trar una salida al imperialismo y se basan en una
moral centrada en los mejores y su dominio. Nietz-
sche critica al cristianismo y busca restablecer la
moral de los señores, confundiendo la bondad con
la virtud. Es importante señalar que estas ideas pro-
mueven el racismo.

En los años 20 se intenta revitalizar la filosofía.
Surge el neopositivismo en los círculos de Viena,
como una respuesta reaccionaria de la burguesía.
Plantea la necesidad de creer en la ciencia positiva
y niega la existencia de leyes en la realidad, sos-
teniendo que la realidad es algo que nosotros mis-
mos construimos a través del conocimiento. Esta
corriente considera a la nueva ciencia como una
forma de religiosidad, donde el mejor mundo es el
mundo burgués y el progreso es el objetivo princi-
pal.

Los neopositivistas se centran en los fenómenos
y promueven un cientificismo que coloca al sujeto
como el elaborador de un sistema científico y ju-
rídico, pero caen en un desarrollo excesivo de la
lógica y en la elaboración de sistemas basados en
el matematicismo derivado de la ciencia.

Pitágoras planteó que la esencia de las cosas era
el número y que todo podía ser medido. Platón de-
sarrolló esta idea y redujo todo el conocimiento a
fórmulas. Sin embargo, el problema radica en sus-
tituir la realidad por estas fórmulas. Es importante
recordar que las matemáticas surgen de la realidad
material, por ejemplo, el círculo surge de la rueda.
Considerar las matemáticas como una sustitución
de la realidad puede llevarnos a perder de vista lo
que representan esas fórmulas en el mundo físico.

hacer un agujero en la pared con una
integral y no con lo que representa la
integral –un taladro-

En cuanto a la lógica, se comienza a analizar y se
plantea que el lenguaje es insuficiente, por lo que es

necesario reemplazarlo por símbolos. Esta simpli-
ficación es positiva, ya que nos proporciona un de-
sarrollo de la lógica simbólica. Se habla de criterios
de verificación y pruebas de verdad. Sin embargo,
se termina analizando no la materia en sí, sino los
análisis sobre la materia, es decir, se enfoca en el
análisis lógico.

Wittgenstein es considerado el neopositivista
más consecuente. Él sostiene que no puede hablar
del mundo, solo puede hablar de cómo interpreta el
mundo. Afirma que el mundo no es cognoscible y
que lo único de lo que podemos hablar es del cono-
cimiento que tenemos del mundo. Llega a conside-
rar lo inefable y aboga por el silencio. Esta postura
agnóstica y negación absoluta del conocimiento es
compartida por otros científicos y analistas de la
ciencia, como Russell y los antiguos filósofos Ca-
meades, Numme y Rosses.

Todos estos pensadores llegan al agnosticismo
(Principia matemática) y sus análisis conducen a
deshacer el conocimiento. A pesar de descubrir pa-
radojas que permiten avanzar, se centran en el des-
montaje y no logran hacer la síntesis. Sin embar-
go, sus contribuciones han limpiado la filosofía y la
ciencia al ponerlas en crisis. En este momento crí-
tico del conocimiento, el proletariado se convertirá
en el establecedor de nuevos principios. Aunque el
proceso de demolición aún no ha terminado, hay
una clase que está muriendo y sus principios están
desapareciendo. Este desconcierto es parte del pro-
ceso de decantación hacia nuevas perspectivas.

4 Existencialismo

Heidegger, en 1920, se centra en el análisis de la
existencia y sostiene que Dios es el creador. Según
esta corriente filosófica, el hombre es la expresión
de la existencia, surge de la nada y se dirige hacia la
nada. El individuo no sabe nada acerca de su exis-
tencia ni de su origen. En este tránsito, experimenta
angustia y enfrenta dos posibilidades: enfrentarla o
huir de ella. El problema reside en enfrentar la an-
gustia y la muerte, aceptar que la muerte es parte
de su identidad. Sin embargo, este enfoque sirvió



10 ACHALMA

al nazismo y es una expresión de una clase agoni-
zante, reflejando una decadencia filosófica.

Sartre, perteneciente a lamisma escuela existen-
cialista, plantea que el hombre es un ser sin existen-
cia que busca aferrarse a algo para expresar su exis-
tencia. El individuo reduce todo a la nada y bus-
ca aferrarse a las cosas, pero esto es una ilusión.
Incluso en las relaciones humanas, el uno al otro
se convierte en nada. Otra opción es el amor, pero
la situación es la misma. Por lo tanto, solo queda
Dios, pero según Sartre, Dios no existe. La única
salida es la propia libertad, la cual se convierte en
la única alternativa para vivir omorir. Esta perspec-
tiva existencialista se caracteriza por un pesimismo
y la falta de una solución clara, ya que la libertad
se ve como una correlación dentro de la sociedad.

Marcel, otro exponente del existencialismo, sos-
tiene que el hombre viene de Dios y se dirige ha-
cia Dios, por lo que el problema radica en alcanzar
a Dios. Estas diferentes corrientes existencialistas
son expresiones de una clase que no encuentra una
salida.

El neotomismo, representado por Maritain, bus-
ca ajustar el tomismo católico teniendo en cuenta el
desarrollo de la ciencia y la filosofía. Sin embargo,
al intentar adoptar una concepción feudal, muestra
la pobreza ideológica de la iglesia, ya que se trata
de una filosofía obsoleta desde su origen. Los su-
cesores de Husserl, como Deconte y García Baca,
intentan superar los errores del neotomismo, pero
siguen anclados en su influencia. El presidenteMao
destaca la importancia de conocer el idealismo para
poder combatirlo.

En el marxismo, la ley principal es la contradic-
ción, y Plejanov plantea que el materialismo es la
base y la dialéctica es la guía, siendo la contradic-
ción el elemento central. Sin embargo, no se esta-
blece claramente cuál es el punto medular de la fi-
losofíamarxista. Bajo el liderazgo de Stalin, se pro-
duce una regresión en este sentido, pero es el presi-
dente Mao quien plantea la ley de la contradicción
como la única ley, llegando a un monismo filosófi-
co. Aunque se ha alcanzado una ley única, esto no
significa que el sistema esté completo. En cuanto a

la libertad, se considera tanto la conciencia de la ne-
cesidad como la transformación de esa necesidad,
siendo esta última el aspecto principal. La dialécti-
ca abarca las leyes más generales del desarrollo del
mundo natural, social y del conocimiento. La difi-
cultad radica en comprender y aplicar estas leyes,
y es el presidente Mao quien establece la ley de la
contradicción como la única ley fundamental.

5 Individualismo

Según Plejanov, también se aborda desde el mo-
nismo, ya que si bien se tienen en cuenta las le-
yes y las clases, se reconoce que el individuo pue-
de perturbarlas. La clave radica en asumir y llevar
adelante las leyes de la forma más pura posible pa-
ra cumplir el papel exigido por la revolución. El
marxismo-leninismo-maoísmo combate el indivi-
dualismo y su raíz, el egoísmo, y rechaza la idea del
“yo” como lo principal. Históricamente, el indivi-
duo se ha desarrollado a medida que la propiedad
privada ha potenciado la individualidad y el egoís-
mo, especialmente bajo la influencia de la burgue-
sía. El marxismo, al centrarse en la clase, rechaza
el individualismo y el egoísmo, y en el partido, se
moldea una nueva forma de ser. La acción colectiva
en la lucha de clases es lo primordial y al trabajar
en equipo, se diluye la formación individualista.

La revolución transforma tanto el mundo como
a los hombres. La raíz del egoísmo es una de las
bases del revisionismo y su erradicación requeri-
rá tiempo. Deshacerse del individualismo será un
proceso largo. A medida que se generan relaciones
de producciónmás avanzadas, esto se reflejará cada
vez más en la conciencia de toda la sociedad.

Como comunistas, debemos ser los heraldos del
futuro. La ideología nos permite avanzar en la lu-
cha contra el egoísmo y debemos ser los más avan-
zados en esta tarea. Trabajamos por una meta que
puede que no lleguemos a ver personalmente. Re-
ducir cada vez más el individualismo y el egoísmo
es fundamental. En la lucha, la acción golpea direc-
tamente al individualismo. La ideología es lo que
nos impulsa a avanzar.



SEMINARIO INTRODUCTORIO FILOSOFÍA MARXISTA 11

6 Publicaciones Similares

Si te interesó este artículo, te recomendamos que
explores otros blogs y recursos relacionados que
pueden ampliar tus conocimientos. Aquí te dejo al-
gunas sugerencias:

1. El Aborto
2. El Mercantilismo
3. Aparicion Pensamiento Socialista

4. El Capitalismo
5. Primero De Mayo
6. Seminario De Filosofia Marxista
7. Entendiendo A Mariategui
8. Naturaleza Humana
9. Tres Fuentes Tres Partes Del Marxismo

Esperamos que encuentres estas publicaciones
igualmente interesantes y útiles. ¡Disfruta de la lec-
tura!

https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2015-05-14-el-aborto/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2015-05-14-el-aborto
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2017-05-23-el-mercantilismo/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2017-05-23-el-mercantilismo
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2018-04-23-aparicion-pensamiento-socialista/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2018-04-23-aparicion-pensamiento-socialista
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-03-03-el-capitalismo/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-03-03-el-capitalismo
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-04-29-primero-de-mayo/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-04-29-primero-de-mayo
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-05-19-seminario-de-filosofia-marxista/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-05-19-seminario-de-filosofia-marxista
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-06-09-entendiendo-a-mariategui/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-06-09-entendiendo-a-mariategui
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-06-09-naturaleza-humana/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-06-09-naturaleza-humana
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-10-23-tres-fuentes-tres-partes-del-marxismo/index.pdf
https://dialectica-y-mercado.netlify.app/posts/2023-10-23-tres-fuentes-tres-partes-del-marxismo

	Introduction
	Introducción
	Escuela materialista
	Escuelas
	Existencialismo
	Individualismo
	Publicaciones Similares

